# Schweizerische Theologische Umschau

Bweimonatsschrift,
verlegt vom Verein zur Herausgabe des
"Schweizerischen Reformierten Volksblattes"
Bern

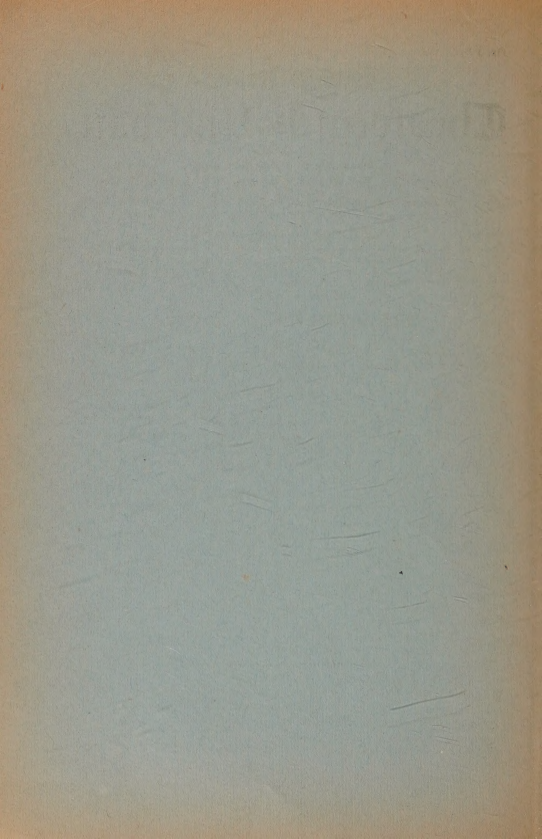
#### Inhalt:

Heinz Hoegger (Baben): Wilhelm Röpkes "Civitas humana"

Dr. Ed. Plaghoff=Lejeune (Territet): Bur Lehre von der Apokatastasis

Martin Werner (Bern): Kirchliche "Wiffenschaft"

Bücherschau



### Schweizerische

## Theologische Umschau

Bweimonatsschrift, verlegt vom Verein zur Herausgabe des "Schweizerischen Reformierten Volksblattes", Bern

Prof. Lic. M. Werner (Bern, Ensingerstraße 10), Schriftleiter, Pfr. D. W. Bremi (Bafel), Pfr. W. Kasser (Bern), Pfr. V. Maag (Burich), Pfr. A. Boni (Trogen)

Druck und Erpedition: Buchler & Co., Bern

Seinz Hoegger (Baben): Wilhelm Röptes "Civitas humana". — Dr. Gb. Plathoff- Lejeune (Territet): Bur Lehre von ber Apotataftafis — Martin Werner (Bern): Kirchliche "Wissenschaft" — Bücherschau.

#### Wilhelm Aoptes "Civitas humana"

In sozialen und politischen Fragen darf der Theologe nicht einem unfruchtbaren Dilettantismus verfallen. Er darf jedoch ebensowenig abseits stehen und sich dem berechtigten Vorwurf aussehen, um diese Fragen sich nicht zu kummern und tatsächlich jeder deutlichen Kenntnis dieser heute drängenden Probleme zu entbehren. Es gibt übrigens auch einen falschen Respett vor den Fachproblemen anderer Fakultäten, vor dem auch der Theologe sich hüten soll. Unter Umständen kann sogar auch einmal der Außenstehende, eben aus seiner Diftang heraus, etwas flarer sehen als der alle Nüancen und Differenziertheiten der Probleme beobachtende und im Buft der Einzelfragen beinahe ertrinkende Fachmann. Und dann wäre erst noch zu fragen, ob nicht da und dort - infolge rein persönlicher Dinge — die Fachleute bewußt oder unbewußt das Interesse haben, ihre Fragen tomplizierter zu stellen, als sie sind, damit ihnen ja niemand auf die Schliche komme. Aus solchen Erwägungen heraus und im Bewußtsein dessen, daß bei aller Belesenheit und Sachkenntnis außertheologischer Fachfragen eine gewisse Zurudhaltung und größte Bescheidenheit dringend am Plaze sind, dürfte es auch für einen Theologen gegeben sein, sich an das Studium eines so reichen und einen starken Glauben verratenden Buches heranzumachen, wie es dasjenige von Wilhelm Röpke: "Civitas humana" ift. Und nun zum Buch felbit!

In seinem Vorwort geht der Versasser davon aus, daß — vom zweiten Weltkrieg aus gesehen — eine Fülle von Möglichkeiten zukunftiger Kultur= und Lebensgestaltung vorhanden ist, von dem Versinken in immer mehr und immer grauenhaftere Kriege mit Flüchtlingselend, Justizmord, straff kollektivistischer Staatsführung und Wirtschaftsordnung mit all der damit zusammenhängenden Vergewaltigung des Menschen bis zu einem Zustand, da die Menschen aus den heutigen und bis tief in die Vergangenheit zurückgehenden Fehlern und Irrtümern wirklich gelernt und im Ernstnehmen des einzelnen und der Gesamtheit eine neue Epoche

wahrer Kultur heraufgeführt haben werden. "Alles ist möglich . . . Wäh= rend wir von Hoffnung und Furcht hin- und hergeriffen werden, gibt es nur eine einzige Aufgabe, die unser würdig ift : Alles zu tun, um den Lauf der Dinge möglichst fern von der ersten und möglichst nahe an die zweite der extremen Möglichkeiten zu steuern, ungeachtet aller ungeheuren Widerstände, die Unklarheit, Engherzigkeit, Verstocktheit, schlechter Wille, Kopf= und Herzensträgheit, Migverstehen und Leidenschaft dagegen auf=richten." Der Weg dazu ist vorgezeichnet. Röpke zitiert aus einem nationalökonomischen Werke folgende Säte: "Die alte Methode" — es geht da vor allem um Wirtschaftsmagnahmen — "würde versucht haben, den Umwälzungen einen Damm entgegenzuseten; die neue, siegreiche" wir würden sagen "liberale" — "Methode ließ ihnen freien Lauf . . . Die dritte Alternative wäre gewesen, den Berlauf der Ereignisse weder auf= zuhalten noch ihn unreguliert zu lassen, sondern ihn in geordnete Bahnen zu lenken — dieser Ausweg wurde niemals versucht." Röpke geht ihn und bezeichnet ihn im Gegensatz zum Kapitalismus und Kollektivismus aller Arten als den "dritten Weg". Das Begehen dieses "dritten Weges" bedeutet notwendigerweise die Schaffung einer neuen Synthese, bestehend aus Elementen der freien Marktwirtschaft, all der liberalen und "kapita= listischen" Wirtschaftstheoretiker so aut wie aus solchen mehr oder weniger konsequent durchdachter kollektivistischer Wirtschaftsgesinnungen. Nach Röptes eigenen Worten läßt sich seine Haltung am ehesten als "liberaler Konservatismus" charakterisieren, wobei er sich bewußt ist, daß nicht so sehr die einzelnen Gedanken aus ganz verschiedenen Zeiten, als vielmehr die neue Synthese und Zusammenschau dieser Gedanken das Driginelle und teilweise sehr Radikale seines Werkes ausmacht. Eine solche neue Synthese ist unumgänglich. Der Entschluß, sie zu schaffen, entsprang der Erkenntnis, "daß die Beschränkung auf die spezialistische Detailarbeit so lange nüklich, ja historisch notwendig war, als die Gesellschaft als Ganzes einigermaßen intakt war, daß aber diese idyllische Beriode der Speziali= fierung heute dadurch ihre Grundlage verloren hat, daß die Voraus= sekung in einem unerhörten Maße nicht mehr stimmt, da wir es mit einer totalen Gesellschaftskrifis schwerster Art zu tun haben. Jest verlangt daher die Gesellschaft wieder als das Ganze angesehen zu werden, das sie ja in Wirklichkeit darstellt ... "Also nicht in harmloser Unkenntnis der ungeheuren Schwierigkeiten bei der Schaffung einer folchen neuen Syn= these, sondern ganz einfach aus der nicht mehr von sich zu weisenden Verant= wortung gegenüber der heutigen Generation macht sich Röpke ans Werk.

Schon auf Grund seines Buches: "Die Gesellschaftskriss der Gegenwart" wurde dem Versasser die Frage gestellt, ob nicht das Moment des Moralischen in der ganzen heutigen Situation noch viel mehr zu berücksichtigen und zu unterstreichen sei, da es sich beim heutigen Zerfall aller Kultur ja ganz offensichtlich um eine Krise des abendländischen Geistes, um eine Moralkrise handle. Röpke gibt darauf eine sehr schöne Antwort: "Meine Zurückhaltung (in dieser Frage) hat zwei ernste Gründe: Erstens nämlich bedeutet die Konzentration auf das Moralisch-Seelische unter Vernachlässigung des Institutionellen eine sehr gefährliche Einseitigkeit, die in der Theologie selbst als Supranaturalismus oder Spiritualismus verurteilt wird und uns den Eindruck des hilflos Wirklichkeitsfremden

gibt ... Moralisches und Institutionelles stehen nicht in einem Verhältnis der Unterordnung, sondern in einem solchen der gleichgeordneten Wechselswirkung zu einander ... Das eine läßt sich nicht vom andern trennen, und das Institutionelle ist genau so wichtig wie das Moralisch-Seelische. Wenn nun bei mir mehr vom Institutionellen und weniger vom Moralischen die Rede ist, so nur aus dem persönlichen Grunde, daß mir nach meiner sachlichen Herkunft dieser Akzent näher liegt als der andere ... und dieser Entschluß scheint mir nicht einmal schlechte Theologie zu sein, da er ja nichts ist als die Anwendung des Spruches, daß jeder mit dem

Pfund zu wuchern hat, das Gott ihm verliehen."

In der Einleitung begründet der Verfasser sehr einläglich, wieso für den Wiederaufbau der darniederliegenden Welt weder der "Kapitalismus" noch der "Kollektivismus" in Frage kommt, wieso er sich vielmehr für den sog. "dritten Weg" entschieden hat. Dabei klärt er die Begriffe, indem er dartut, daß es im Grunde genommen nur drei Arten von Wirtschaft, nämlich Eigenwirtschaft, Marktwirtschaft und Kommando= wirtschaft gibt. Die Eigenwirtschaft ist die Lösung des Planproblems innerhalb der felbstgenügsamen, undifferenzierten, b. h. in feine gesellschaftliche Arbeitsteilung eingegliederten Wirtschaft der für den eigenen Bedarf produzierenden Bauernfamilie, in der der Wirtschaftsplan bewußt und in Personalunion des Produzenten und Konsumenten aufgestellt und durchgeführt wird. Ganz anders liegt das Problem bei der differenzierten Naturalwirtschaft. Hier wird die Planung in der Tat überaus schwierig, aber alle Möglichkeiten der Lösung sind durch die noch übrig bleibenden Formen der Marktwirtschaft einerseits und der Kommando= wirtschaft anderseits erschöpft. Entweder nämlich wird das Was, Wieviel und Wie der Produktion durch den ebenso komplizierten wie sinnreichen Mechanismus der Preisbildung und des Spiels von Angebot und Nachfrage auf dem "Markte" entschieden oder durch bewußte, kommandierte und strafrechtlich sanktionierte Anordnung der Behörde. Eine dritte Möglichkeit gibt es nicht. Insofern auch die Marktwirtschaft die Lösung des Planproblems bringt, ist auch sie "Planwirtschaft". Nur besteht zur Kommandowirtschaft der überaus bedeutsame Unterschied, daß in der kommandowirtschaftlichen Planwirtschaft im Gegensatz zur marktwirtschaftlichen gerade diejenigen nicht gefragt werden können, die es angeht und deren Bedürfnisbefriedigung die Produktion dient, nämlich die Gesamtmasse der Konsumenten. Die Marktwirtschaft ist daher einer liberalen, d. h. die Freiheitsrechte des Individuums respektierenden Gesellschaftsstruktur zugeordnet, einer Struktur, die Kultur überhaupt allein ermöglicht, die kommandowirtschaftliche Planwirtschaft jedoch notwendigerweise einer antidemokratischen, kollektivistischen, die Freiheitsrechte des Individuums verachtenden und die "Rollektivität" zum Endzweck proflamierenden, wenn auch in Wirklichkeit die beherrschende Minderheit über alles setzenden Gesellschaftsstruktur. Aus dem Gesagten geht hervor, daß nicht einfach der Kapitalismus", sondern nur die durch das « Laissezfaire, laissez-aller »-Prinzip und durch den Monopolismus degenerierte Marktwirtschaft des 19. und 20. Jahrhunderts für einen Großteil der gegenwärtigen Not verantwortlich gemacht werden kann. Es gilt ganz klar zu unterscheiden zwischen dem Prinzip der Marktwirtschaft, d. h. des

freien Wettbewerbes und der historischen Individualität bessen, was wir

"Kapitalismus" nennen.

Warum nun ist die Liebe zum Kollektivismus — verstanden im Sinne der politischen und ökonomischen Despotie, der Vermassung, der Zentralisierung, der allumfassenden Organisierung, der Persönlichkeits= vernichtung und des Totalitarismus — so gefährlich? Die Antwort Röpkes lautet: Beil das System des Kollektivismus den "Gegebenheiten und Kompleritäten des Lebens, der Wirklichkeit" niemals gerecht wird. Es gibt im= mer wieder — und gerade in unserm mathematisch-technischen Zeitalter — Menschen, welche meinen, daß man im Wirtschaftsleben mit irgendwelchen objektiven physikalischen Werteinheiten rechnen könne, eine Meinung, die wie nichts anderes einen vollständigen Mangel an nationalökonomischer Bildung verrät. Nur jemand, der niemals begriffen hat, daß es sich im wirtschaftlichen Bereich nicht um Arbeitsstunden, Pferdestärken, Gewicht oder Volumen, sondern um subjektive Wertschätzungen handelt, kann eine solche Meinung vertreten. Die Wirtschaft wirklich lenken zu können, liegt vollkommen jenseits aller menschlichen Möglichkeiten, erstens weil es unausdenkbar ift, daß wir alle notwendigen Daten im voraus ermitteln könnten, und zweitens, weil felbst dann, wenn wir diese Daten fennten, für eine einzige Preisbildung mehr Gleichungen höhern Grades zu lösen sein würden, als ein Mensch während seines ganzen Lebens bewältigen könnte. Zwar lehrt uns die Theorie der Preisbildung die Kräfte verstehen, die unter gewissen Annahmen (freie Konkurrenz usw.) in einem bestimmten Augenblick den Gleichgewichtspreis determinieren, aber sie gibt uns keine Möglichkeit, diesen Preis nun wirklich auszurechnen. Dies ist ein Rechenkunststück, das immer nur der Rechenmeister "Markt" vollbringen kann. Nur rationalistische Einseitigkeit kann diese grundlegenden Tatsachen übersehen. Planung durch kollektivistische Kom= mandowirtschaft läuft immer auf vollständige Politisierung des Wirtschaftslebens und damit auf die immer weiter um sich greifende Zer= störung selbst der berechtigten Privat= und Individualsphären in unserm Leben hinaus.

Erweist sich so der wirtschaftliche Kollektivismus als völlig unfähig, wirkliche Kultur zu schaffen, feiert er vielmehr höchstens in modernen Kriegszeiten — aus einleuchtenden Gründen — ungeahnte Triumphe, so spricht es für die Lebendigkeit und den Realismus des Verfassers, daß er nun ebensowenig eine Wiederauflage des so überaus schwer überblick= baren, weil ungeheuer kompleren "Kapitalismus des 19. und 20. Jahrhunderts" proklamiert. Er geht den "dritten Weg", d. h. er tritt mit großer Intensität ein für die Freiheit des Marktes, freie Preise und elastische Rosten, für Anpassungsfähigkeit, Geschmeidigkeit und Unterwerfung der Produzenten unter die Herrschaft der Rach frage. Damit aber diese ganze Birtschaftspolitik nicht von neuem zu rudfichtslosefter Ausbeutung, zu Krisen ohne Zahl, zu Arbeitslosigkeit und anderm Elend mehr entarte, bedarf sie dreier Elemente, die sie in den notwendigen Schranken halten. Erstens : Es darf nicht einfach drauflos gewirtschaftet werden. Es gilt vielmehr, die notwendigen "Spielregeln" in allem Wirt= schaften genau zu beachten. Denn eine echte, gerechte, wohlfunktionierende Wettbewerbsordnung kann nicht bestehen ohne einen wohlburchdachten,

juristisch=moralischen Rahmen und ohne ständige überwachung der Bedin= gungen, unter denen sich der Wettbewerb als ein wirklicher Leiftungs= wettbewerb vollziehen muß. Das aber sett reise nationalökonomische Einsicht und einen starken, unparteiischen Staat voraus. Godann aber muß eine verantwortungsbewußte Strufturpolitif betrieben werden. Die Einkommens= und Besigverteilung, die Betriebsgröße, die Bevölkerungsver= teilung zwischen Stadt und Land, zwischen Industrie und Landwirtschaft und zwischen den einzelnen Ständen darf nicht einfach als "gegeben" hin= genommen, sondern muß unter Umständen in einer ganz bestimmten Weise verändert werden. Indem nämlich Monopolismus, allzu große Konzentration und Kolossalkapitalismus als menschen- und kulturzerstörende Gefahr erkannt werden, haben wir bereits unsere Wahl getroffen zugunften des Klein= und Mittelbetriebes in allen Wirtschaftszweigen, zugunsten alles Magvollen, in sich selbst Ruhenden, übersehbaren und den menschlichen Dimensionen Angepaßten, zugunsten der Mittelschichten, zu= gunften der Wiederherstellung des Eigentums breitester Kreise, zugunften jener Politik, die man unter den Schlagworten der Entproletari= sierung und der Dezentralisation in der Bolkswirtschaft zusammenfassen kann. Daß solche Eingriffe genau daraufhin gebrüft werden müssen, ob sie den freien Leistungswettbewerb, das Recht der Verson= lichkeit restlos sabotieren oder nicht, ist klar. Man muß auf diese Weise zu ganz klaren Scheidungen von konformen, d. h. sachgemäßen und nicht= konformen, d. h. unsachgemäßen staatlichen Interventionen kommen, denn dem Individualprinzip im marktwirtschaftlichen Kern muß das Sozial= und Humanitätsprinzip im Rahmen die Waage halten, wenn beide in unserer modernen Gesellschaft bestehen und zugleich die tödlichen Gefahren der Vermassung und Proletarisierung gebannt werden sollen.

Nachdem diese Fundamente gelegt sind, stellt sich Röpke in einem "geistige Grundlagen" genannten ersten Teil die Frage, wieso es zur heutigen verworrenen Situation kommen konnte. Das Refultat lautet dahin, daß die "Hybris der Bernunft" fo gut wie total das heutige Elend auf dem Gewissen hat. Ich muß es mir versagen, diese prächtigen Partien des Buches eingehender zu behandeln. Lediglich einige Rernfage, die die Haltung Röpkes trefflich fennzeichnen, seien gitiert. Röpke schreibt : "Es ist der Frrweg des Rationalismus, sich von einem grenzenlosen Vertrauen in die Vernunft tragen zu lassen ... Es ist der Frrweg, an keine Möglichkeit eines Frrweges zu glauben, keine Warnungstafeln. Schutgeländer und Wegweiser zu beachten und alle jene wunderlichen und tückischen Verschlingungen, Täuschungen, Fallen und Baradorien zu übersehen, deren der menschliche Intellett fähig ift und die ihn ichlieflich zu Selbstzerfaserung, zum Antiintellektualismus, Anti= humanismus und Frrationalismus führen können: zum Verrat am Menschen. Blutglauben usw. find nur äußerste Konsequenzen dieser Haltung." Und wie scharssinnig ift es, wenn wir weiter lesen : "Unser Denken gerät immer dann auf Abwege, wenn es der ihm unglücklicherweise innewohnenden Tendenz zum unbegrenzten Schweifen, zum Dogmatisieren und Absolutieren folgt und die Bedingungen, Grenzen und Voraus= setzungen vergißt, die ihm gesetzt find, wenn es sich den Ropf an den "Gegebenheiten' einrennt und - um mit Goethe zu reden - unver-

mittelt ins Unbedingte strebt in dieser durchaus bedingten Welt, das Weltall jozusagen herrisch in die Schranken fordernd, statt fich mit der dem Berstand zukommenden Rolle des Ordnens, Schlichtens, Urteilens und Verknüpfens zu beicheiden. Es ist eine Blindheit gegenüber den innern Gewißheiten, die nicht quantifizierbar und nicht mit unsern Sinnen unmittelbar wahrnehmbar, weder zu wägen noch zu messen noch Bu betaften find, eine Blindheit ben Imponderabilien der ,innern Erfahrung', des Lebens, der Gefellschaft und der Geschichte gegenüber." Den Ursprung dieser Irrwege deutet Röpke als Reaktion gegen den Miß= brauch von Tradition, Theologie und Spekulation, Reaktion gegen einen Despotismus, der unbedingt Unterwerfung unter fritiklos zu glaubende Dogmen fordert und jede freie Vernunftregung als Härefie im theologischen, als hochverräferische Anmagung im weltlichen Bereich verfolgt, einen Despotismus, der jeder Vernunft Sohn sprach und alle Ginrichtungen der Gesellschaft — Regierungsform, Gigentum, Abhängigkeiten, Krieg — für sakrosankte Bestandteile der göttlichen Weltordnung erklärte und jeden Gedanken, sie als Menschenwerk zu betrachten, perhorreszierte. Reaktion gegen ein Gesellschaftssystem, das einigen wenigen schrankenlose Freiheit auf Kosten einer um so rücksichtsloseren Unterwerfung der großen Mehrheit gewährte und so zu dem revolutionären Gedanken führen mußte, die schrankenlose Freiheit der wenigen auf alle auszudehnen. Röpke geht jo weit, zu sagen, daß das Problem der Verirrungen des Rationalismus ein spezifisches Problem Frankreichs sei, nicht zulett darauf zurückzuführen, daß die Aufhebung des Editts von Nantes Frankreich einer von höchsten Werten und Glaubensvorstellungen erfüllten Elite beraubte, ganz abgesehen davon, daß sie ein "Frankreich im Exil" geschaffen hat, das mit der Heftigkeit und dem Dogmatismus der Berfolgten und Entwurzelten den Schlachtruf gegen die Autorität über ganz Europa ertönen läßt und gewiß zuerst in größerer Zahl jene flottierenden Intellektuellen liefert, bei denen der Rationalismus, im Guten wie im Schlechten, immer seinen besten Nährboden gefunden hat. Die ganze Saltung aber gipfelt schließlich im modernen Szientismus und Positivismus, immer noch am besten charakterisiert in den Goetheschen Versen:

> Daran erkenn ich den gelehrten Herrn, Was ihr nicht tastet, steht euch meilensern, Was ihr nicht faßt, das fehlt euch ganz und gar, Was ihr nicht rechnet, glaubt ihr, sei nicht wahr, Was ihr nicht wägt, hat für euch kein Gewicht, Was ihr nicht münzt, das, meint ihr, gelte nicht.

Dieser Szientismus ist heute eine Weltreligion, welcher Christen wie Mohammedaner, Buddhisten wie Atheisten mit gleicher Indrunst ergeben sind. In Renan, Taine und andern entartet dieser Szientismus zum Relativismus und Skeptizismus, zur Wertauflösung, zum Wert= und Erkenntnisnihilismus. Dadurch, daß in andern Gedieten Europas analoge und doch wiederum spezisisch individuelle, einmalige Entwicklungen vor sich gehen, lautet das Endergednis schließlich: Inhumanismus, Matezialismus, Kollektivismus und Rihilismus. Ich kann es mir nicht versagen, in diesem Zusamenhang Röpkes geradezu glänzende Schilderung

unserer gegenwärtigen Situation wörtlich anzuführen: "Unserer Zeit schließliches Massenprodukt ist der zivilisierte Barbar, der geistig splitter= nackte Wilde, aber einer mit Radio und Maschinengewehr, vielleicht morgen mit Atomzertrümmerungsapparaten und daher doppelt und drei= fach furchtbar. Ein mit Hormonen, Kompleren, Katalysatoren, Blaupausen und popularisierter Vererbungslehre vertrauter Barbar, der niemals die Schönheit Homers oder die ewige Menschlichkeit des Buches Hiob empfangen hat, für den Sophokles ein Artikel im Konversations= lerikon und Dante ein Küllwort im Kreuzworträtsel ist, der eine Ode des Horaz oder eine Kadenz Ciceros lächerlich und Tacitus, Corneille oder Goethe langweilig findet, der mit dem Christentum nur die alleräußersten Begriffe verbindet, deffen literarisches Interesse sich in Kriminalnovellen und Unterhaltungsromanen erschöpft, dessen Kunstbedürfnis an aufgelefenen snobistischen Phrasen und am Film Genüge findet und deffen Naturempfinden nur bei gleichzeitigem Treten auf den Gashebel auf seine Rechnung kommt. Gin Barbar, deffen Kopf, entsprechend dem neuen Bildungsideal des szientistischen Zeitalters, mit blogem Zweckwissen angefüllt ist und der es nicht begreift, wenn man ihm erklärt, daß der abstrakten Naturwissenschaft und der Physik ein ganz anderer Bildungswert zu= tommt als den Geisteswissenschaften und der Biologie, daß die Mathe= matik zwar ein vortreffliches, ja unentbehrliches Turngerät des Geistes ift, aber, wenn es den Geist geübt hat, beiseite gelegt werden kann, daß wir zwar getrost die trigonometrischen Formeln vergessen dürfen, aber die philosophischen, historischen, literarischen, sozialwissenschaftlichen oder biologischen Bildungselemente nicht nur gegenwärtig haben, sondern ständig mehren müssen, wenn wir uns als winziger Bestandteil der Brücke bewähren wollen, die die Kultur über die Jahrtausende hinüberträgt."

Im zweiten Teil, "Der Staat", macht Röpke die Nuts-anwendung, indem er sich der Frage zuwendet, in welchem Sinne die Begriffe des Gesunden und Ungesunden, des den Menschen Angemeffenen und Nichtangemessenen auf den Staat bezogen werden können. Er stellt die Frage: Wie ist Regierung überhaupt möglich, d. h. wie vollzieht sich das Bunder, daß einige wenige befehlen und die übrigen gehorchen, ohne daß es zu einem Dauerkampf zwischen Befehlenden und Gehorchenden fommt? Die Antwort lautet : "Das Wunder eines solchen Staates wird nur von der legitimen Regierung vollbracht, d. h. derjenigen, die über einen innern, moralischen, nicht etwa von Kronjuristen ausgeklügelten Rechtstitel verfügt und daher, ohne Diskussion und ohne weitere Legiti= mation durch spektakuläre Erfolge, von der Bevölkerung als die zu Recht befehlende anerkannt wird, mit der sich der Bürger stillschweigend identi= fiziert, im Gegensat zur illegitimen, usurpierten Regierung, die in Ermangelung der innern moralischen Macht sich um so stärker durch die äußere Gewalt behaupten muß. Eine solche illegitime Regierung ist, weil fie die Kontinuität der Rechtstradition jäh und gewaltsam unterbricht und nun fieberhaft nach der Suche nach einem neuen Legitimitätsgrund ift, zugleich eine revolutionäre. Der Gebrauch der äußern Machtmittel, mit denen sie sich behauptet, und die Unsicherheit, die über ihr schwebt und durch die Gewaltherrschaft nur noch gesteigert wird, schieben eine unüber= steigbare Wand gegenseitiger Furcht zwischen Regierung und Besiegte, an der der fortgesetzte Monolog, den eine solche Regierung in der Form der Propaganda führt, nichts ändert... Wo die «génies invisibles de la Cité » entfliehen, nisten sich die Kräfte ein, die man die « démons visibles de la Cité » nennen könnte, d. h. alle nur allzu sichtbaren Unstalten, die ein unstabiler und um seinen Bestand besorgter Staat zu seiner gewaltsamen Sicherung trisst: die zentralisierte und militarisierte Staatspolizei, die Staatsschutzgese mit ihren drakonischen Strasen, die Kontrollen, die Gefängnisse und Konzentrationslager, die Spizel und Denunzianten, die Beseitigung der bürgerlichen Freiheiten. Gerade eine Studie über die Polizei würde sehr viel Licht auf den Unterschied zwischen gesunden und kranken, legitimen und illegitimen Staaten wersen, und sehr viel Stoff zum Nachdenken könnte z. B. in der Tatsache gesunden werden,

daß die englischen Polizisten praktisch unbewaffnet sind.

Da aber der Begriff der "legitimen Regierung" die verschiedensten Staatsformen umfassen kann, genügt das Legitimitätsprinzip als Rriterium der Gesundheit des Staates nicht. Es bedarf der Verbindung mit einem andern Prinzip, das sich uns aus der Unterscheidung zwischen dem herrschaftlichen und dem genössischen Staat ergibt. Der gefunde Staat ist legitim, genöffisch und — im Gegensatzum Herrschaftsstaat — dezentra= listisch. "Das Prinzip des Genössischen und Dezentralistischen umschreibt Röpfe als das Brinzip der Subsidiarität. Das soll heißen, daß vom cinzelnen Individuum bis zur Staatszentrale das ursprüngliche Recht bei der untern Stufe liegt und jede höhere Stufe nur subsidiär an die Stelle der nächstniedrigeren tritt, wenn eine Aufgabe über den Bereich ber letteren hinausgreift. So ergibt sich eine Stufenfolge vom Individuum über die Kamilie und die Gemeinde zum Kanton und schließlich zum Zentralftaat, eine Stufenfolge, die zugleich den Staat felbst begrenzt und ihm das Eigenrecht der untern Stufen mit ihrer unverletzlichen Freiheitssphäre entgegensett. "Gine weitgehende Differenzierung im Staate ist unumgänglich. Wir haben nur die Wahl zwischen einer harmonischen und disharmonischen Differenzierung: der harmonischen, die nach der natürlichen, räumlichen Gliederung erfolgt, und der disharmonischen, die ben die Menschen entzweienden Scheidelinien der Klassen, Interessen, Nationalitäten ober Sprachen folgt."

überaus instruktiv sind dann die Abschnikte, in denen Röpke über die Zersetzungserscheinungen des Staates spricht: "Überlastung, Ausbeutung durch Gruppenverbände und schwindendes Verantwortungsgesühl insolge der immer weiter um sich greisenden Zentralisierung." Das Resultat dieser Entwicklung ist notwendigerweise in immer stärkerem Maße der kollektivistische Staat und damit die Zertretung des Individuums. In diesem Zusammenhang stellt Röpke sest: "Daß in der zunehmenden Entsleerung der Glaubensinhalte und im wachsenden Schwinden unverbrüchslicher überzeugungen die setzte Ursache sür die Niederwalzung des Individuums durch die Kollektivität zu suchen ist, die wir heute mit gleicher Sorge sür Individuum und Kollektivität beobachten, kann niemandem unklar sein." Hieher gehört die äußerst positive Würdigung der römischsatholischen Kirche durch Köpke, die dadurch, daß sie während des ganzen Mittelalters der bisweilen ins Unheimliche wachsenden Staatsmacht ein Gegengewicht gegenübergestellt hat, Europa als Europa bewahrte und

vor dem asiatischen Despotismus rettete. In diesem Zusammenhang finden sich auch sehr interessante Auslassungen über die Tatsache, daß das Luthertum überall da, wo es nicht Staatsreligion wurde, d. h. von Gnaden der betreffenden Fürsten lebte, also 3. B. in Skandinavien, sich als den Staatsabjolutismus begrenzende Macht bewährte, während der Calvinismus, trot seiner außerordentlich absolutistischen und theokratischen Tendenzen, dadurch, daß er in Verfolgung geriet und sich in Freifirchen auswirken mußte, ein entscheidendes Clement für die Freiheit des Glaubens und die Freiheit des Individuums wurde. Daß auch vom römischen Recht ganz verschiedene Strömungen ausgegangen sind : "der Weg des marmorkalten Dogmatismus, Zentralismus und Absolutismus so gut wie der humaner und klärender Bernunft", sei nur nebenbei bemerkt. Röpke spricht dann auch von der verschiedenen Entwicklung des feudalen Suftems in den einzelnen Ländern, läßt aber keinen Zweifel darüber, daß die Freiheit des Individuums nur auf dem Boden der genössischen und nicht der seudalen Dezentralisation gedeiht, also in England, in den Niederlanden, in der Schweiz und in Standinavien. "Ein durchaus gesundes Element im Feudalismus sind die sog. Stamm= familien, in deren Kern sich Beruf und Familienbesit vererben, die der Gesellschaftsstruktur Festigkeit und Dauer verleihen und die den Gegenvol der Vermassung, Entwurzelung und Kollektivierung bilden. Es sei durchaus zugestanden, daß sich das feudale Prinzip der Dezentralisation zum genössischen zu entwickeln vermag, und daß sich die feudale Privilegien-und Gewalthierarchie zur Leistungs- und Elitehierarchie der Stammfamilien läutern fann. Klar jedoch muß das eine gegehen werden, daß alle Gegengewichte des Staates zu einem bloken Schatten werden, wenn das Hauptgewicht fehlt: das Maximum an wirtschaftlicher Unabhängigfeit des einzelnen."

Neben den religiösen und soziologischen Gegengewichten gegenüber dem absolutistischen Staat nennt Röpke als besondere noch die Wissenschaft, die Richter und die Presse. "Bas nämlich" — so sagt Röpke — "auch den Wert der Vissenschaft ausmacht, es kommt ihr eine Aufgabe zu, die sie zu einem lebenswichtigen Organ der Gesellschaft macht. Es gab im Mittelalter im Klerus eine die letten Werte vertretende, über den welt= lichen Interessen stehende und nur ihrer Mission verpflichtete Schicht von Menschen, die als lette Instanz den Mächtigen der Erde unbeirrt und im Dienste dessen, was sie als Wahrheit erkannten, ins Gewissen redeten. So muß auch heute in den Vertretern der Wissenschaft als sozujagen ,fatu= larisierten Klerikern' eine aufs sorgfältigste gesiebte Gruppe von unabhängigen Menschen existieren, die ihre Leben der Aufgabe widmen, die Weltprobleme in ihrer Allgemeinheit zu stellen, sie in ihren weitesten Zusammenhängen zu analysteren und unbeirrt, sine ira et studio, der Wahrheit zu dienen. Es sind dies, nach einem Ausdruck von J. Benda, die ,clerc', Menschen, deren oft höchst unbequem empfundene, für die Gesamtheit aber unschätzbare Rolle es ift, Abstand zu nehmen von Bersonen und Dingen, von Leidenschaften und Interessen und die, wenn fie diese Aufgabe treu erfüllen, ebenso das Recht wie die Pflicht haben, die Dinge beim rechten Namen zu nennen, ben Menschen ins Gewiffen zu reden und unbekummert um Empfindlichkeiten die Resultate ihres redli=

den Nachdenkens auszusprechen, wobei sie zugleich anmagendes Besser= wissen Ungeschulter und Interessierter abzuwehren wie sich ständig in der schweren Demut der Erkenntnis zu üben haben, daß Wissenschaft nicht alles ist und ihren Unsprüchen wohl zu beachtende Schranken gesett find. Es muffen Menschen fein, die feltene Gaben des Ropfes und des Charatters zu einer noch selteneren Kombination vereinigen. Wahre Wissenschaft ist für sie diejenige, die in rastloser und unerbittlicher Selbstprufung lebt und zugleich die Mitte zu halten weiß zwischen rationalistischem Absolutismus und Nihilismus, die ja beide am selben Baume des Szientismus wachsen ... Nun wird man aber aut tun, diesen Ehrentitel nicht zu engherzig zu verwenden und dabei nicht in erster Linie an einen abgegrenzten und zu einer Institution erstarrten Berussstand als vielmehr an einen bestimmten Menschentypus zu denken, der sich durch Unbeugsamkeit, Verantwortungsgefühl, Wahrheitsdrang und Gerechtigkeitssinn auszeichnet. Er findet sich in allen Schichten und Berufen, am häufigsten jedoch unzweifelhaft in jener Schicht, deren Namen bereits die weientlichen Gigenichaften des Makes und des Gleichgewichts zum Ausdruck bringt, nämlich in der sog. Mittelschicht, die gerade über jenes Quantum an Eigentum verfügt, das ohne Entartung zur Plutokratie oder zum Feudalismus eine gewisse Unabhängigkeit sichert, und auf diesem gefestigten Untergrunde die geistig-moralische Kontinuität hütet. Das ist die Ursache, warum tief= blickende Denker immer darin einig gewesen sind, daß die Existenz einer breiten Mittelschicht eine der obersten Voraussetzungen für das Kunktionieren einer gesunden Demokratie ist, und der Grund, warum eine wirkliche Demokratie in Ländern nicht recht gedeihen will, wo es an einer veranwortungsbewußten Mittelklasse fehlt, die mit ihrem geistigmoralischen und materiellen Eigengewicht den Staat ausbalanciert.

Die Freiheit der Wissenschaft aber wird in der Rechtspflege zur "richterlichen Unabhängigkeit". Daher rechnen wir es Despoten wie Cromwell hoch an, wenn sie vor der Unberührbarkeit des Gerichts haltsmachen, wie wir umgekehrt den Gipsel der Thrannis erreicht sehen, wenn

sie die Richter brutal der Staatsgewalt unterwirft.

Die Presse endlich ist sehr bedeutungsvoll, denn sie ist das wahre Forum der modernen Nationen geworden. Daß alle Thrannen der Presse daher die Ehre erweisen, sie als erstes und unbequemstes Hindernis eines Gewalt- und Willkürregiments aus dem Wege zu räumen, daß eine freie Presse ein unentbehrliches Instrument des Staates selbst ist, da er ohne sie über die Lage des Landes mehr oder weniger im dunkeln tappen und die öfsentliche Meinung in einzelne Flüsterzirkel zersallen würde, daß seds Halbdunkel der Publizität eine unheimliche und die Legitimität der Regierung gefährdende Wand gegenseitiger Furcht zwischen Bolk und Staat aufrichtet, das alles sind goldene, aber leicht vergessene Wahrheiten. Daß aber der Verantwortungslosigkeit letzte zwil- und strafrechtliche Schranken gesetz und rein erpresserische Klatschorgane sogar unsentimental verboten werden müssen, ist unbestritten, sosern man nicht der liberalen Toleranz eine selbstmörderische Auslegung geben will."

Der dritte Teil, "Die Gesellschaft", ist gekennzeichnet durch die Beschäftigung Röpkes mit den zwei Nöten, in deren Erkenntnis für ihn das ganze soziale Elend der Gegenwart beschlossen liegt. Es ist

das einerseits das, was er "Bermassung" und anderseits das, was er "Proletarisierung" nennt. Wahre Gemeinschaft beruht nach ihm nicht einfach auf einer horizontalen Linie von Individuum zu Individuum, sondern ist einem Gewölbe vergleichbar, in dem die obern Teile die untern ebenjo zusammenhalten wie die untern die obern stützen. "Wahre Gemeinschaft ist also niemals zweidimensional, sondern aus drei Dimensionen zusammengesett; sie ist notwendigerweise phramidal und "hier= archisch'. Der Zerfall der abendländischen Gesellschaft ist im Grunde nichts anderes als der Zusammensturz dieses Gewölbes, die Zerbröckelung der dreidimensionalen Struttur und so die fortschreitende Auflösung aller echten Gemeinschaft. Das Resultat ift die Bermaffung. In der Familie, in der Schule, im öffentlichen Leben zeigt sich das: eine er= schreckende Berflachung und Verdummung, Mangel an Ehrfurcht und Distanzgefühl, ein allgemeines Dreinreden u. a. m. Die humanistische Bildung erscheint definitiv in Frage gestellt . . . Ungemein verschärft und zugespitzt wurde dieses Problem durch die gewaltige Bevölkerungs= vermehrung des 19. Jahrhunderts, die ihresgleichen sucht, und so sehr der Geburtenrückgang der Gegenwart ein Zeichen der allgemeinen Krise ist, so sehr darf doch anderseits nicht einfach einer ungehemmten Geburten= vermehrung das Wort gesprochen werden . . . Nicht zuletzt aber begreifen wir den Krieg als das Rauschgift des an mangelnder Integration und an fehlendem Lebenssinn krankenden Massenmenschen, woraus wir schließen, daß eine wirksame Bekämpfung der modernen Kriegsmentalität die Entmassung des Menschen und seine Rücksührung zu einer angemessenen Eristenzform voraussett. Proletarisierung aber bedeutet, daß Menschen in eine gefährliche soziologische und anthropologische Loge geraten, die durch Eigentumslosigkeit, Mangel an Reserven aller Art (einschließlich der Bande der Familie und Nachbarschaft), durch wirtschaftliche Abhängigkeit, Entwurzelung, Massenwohnquartiere, Militarisierung der Arbeit, Naturentfremdung und Mechanisierung der produktiven Tätigkeit gekennzeichnet ist, kurz durch eine allgemeine Devitalisierung und Despersonalisierung. Man empfindet das Leben in den kurzen Khythmen der wöchentlichen Zahltage und hat eine Eristenz auf sich zu nehmen, die von ihren natürlichen Ankern losgerissen ist, den Ankern des Eigentums, der vertrauten Gemeinschaft, der Natur, der Familie. Das besonders Unbeimliche dieses ganzen Prozesses ift, daß er wie ein Brand immer weiter um sich frist : Je weiter die Proletarisierung um sich greift, um so stürmischer wird das Begehren der Entwurzelten, sich Versorgung und wirtschaftliche Sicherheit von Staat und Gesellschaft garantieren zu lassen ... Viele glauben wohl immer noch, daß die Not des Proletariers darin bestehe. daß er zu niedrige Löhne und zu lange Arbeitszeiten habe. Daraus ziehen fie den Schluß, daß es sich um eine bloße Frage des materiellen Lebens= standardes handle, die allein durch höhere Löhne und fürzere Arbeits= zeiten gelöst werden könne. Diesem Ziele dienen die meisten Magnahmen der herkömmlichen Sozialpolitik, und auch der englische Beveridge-Plan weicht von dieser Linie nicht nur nicht ab, sondern führt sie sogar bis zum äußersten Bunkt. Diese Auffassung aber illustriert lediglich die Blindheit, mit der einige Kreise das Materielle für das Wesentliche halten und die tiefer liegenden Probleme der allgemeinen Menschennatur überseben."

Röpfe sett sich dann etwas eingehender mit dem Beveridge-Blan auseinander und schreibt schließlich über die Lösung des jo dringlichen Problems folgendes: "Wenn man aber den Beveridge-Blan ablehnt, so kann man das nur verantworten, sofern man, weit entfernt von jeder fozialreaktio= nären Haltung, hinter den Verfassern und Anhängern des Plans an Ginsicht in die Natur des Leidens und im radikalen Willen zu seiner Seilung nicht nur nicht zurückleibt, sondern sie darin noch übertrifft. Gerade das tut man, wenn man feststellt, daß das Problem des Proletariers uns auf längere Sicht nur die Bahl zwischen zwei Wegen läßt : Erstens : Ent= weder lassen wir es geschehen, daß alle zu Proletariern werden, sei es revolutionär von heute auf morgen (wie in Rugland), sei es schrittweise (mie in den meisten übrigen Ländern). Oder aber zweitens: Wir machen die Proletarier zu Eigentümern und bewirken das, was die papstliche Enzyflika « Quadragesimo anno » treffend als « redemptio proletariorum » bezeichnet, was nicht hindert, daß neben der Verwirklichung dieses Programms auf lange Sicht eine zwedniäßige kurzfristige Linderungs= politik betrieben werden muß. Denn nur mit diesem gleichzeitigen Blick auf das nahe Zwischenziel und das ferne Endziel wird man in den Fragen der Sozialversicherung und Sozialfürsorge die rechten Lösungen treffen." Die Schau, die Röpke von diesen Reformen hat, ist eine gewaltige: "Weg von der Zentralisierung in jeder Beziehung, von den Zusammenballungen, von der Pferchung der Menschen in Großstadt und Großbetrieb, von der Häufung des Eigentums und der Macht, von der Ent= seelung und Entwürdigung der Arbeit — hin zur Dezentralisierung im weitesten und umfassendsten Wortsinne, zur Überwindung der Gigentums= losigkeit, zur Verlagerung des sozialen Schwerpunkts von oben nach unten, zum organischen Aufbau der Gesellschaft von den natürlichen und nachbarschaftlichen Gemeinschaften in geschlossener Stufenfolge von der Familie über die Gemeinde und den Kanton bis zum Staat, zur Korrektur von übertreibungen in Organisierung, Spezialisierung und Arbeitsteilung mit einem Minimum bon Selbstversorgung aus eigenem Boden, zur Rückführung aller Dimensionen und Verhältnisse vom Rolof= salen auf menschliches Maß, zur Herausbildung neuer nichtproletarischer. d. h. solcher Industrieformen, die der bäuerlichen und handwerklichen Existenz angeglichen sind, zur nalürlichen Förderung der kleinen Ginheiten der Betriebe und Unternehmungen sowie der soziologisch gesunden Lebens= und Berufsformen nach dem in vielen Beziehungen idealen Grenzfall des Bauern und Handwerkers, zur Aufbrechung von Monopolen aller Art und zum Kampf gegen Betriebs- und Unternehmungskonzentration, zur Auflösung der Großstädte und Industriereviere und zu einer soziologisch richtigen Landesplanung, die eine Dezentralisierung der Siedelungen und der Produktion jum Ziel hat, jur Wiedererwedung des Berufsgefühls und zur Wiederherstellung der Bürde jeder redlichen Arbeit, zur Schaffung von Bedingungen, die ein gefundes Familienleben und eine ungefünstelte Erziehung der Kinder ermöglichen, zum Neuaufbau einer kulturellen Hierarchie, die der ehrgeizigen Unruhe der Men= schen ein Ende macht und jeder geiftigen Stufe den ihr zukommenden Plat wiedergibt. Was wir lernen muffen, ist der Mut zur Einfachheit und der Sinn für das Nächstliegende, das Fruchtbare und das Natürliche. bas wir in seiner Beziehung zum Fernerliegenden und Umfassenden zu begreisen haben. Dies um so mehr, als gerade der jezige Krieg die Mensschen wieder vor einsache Verhältnisse und elementare Probleme stellt, die die Künstlichkeit und Verwundbarkeit unserer industriellsgrößstädtischen Zivilisation erbarmungslos enthüllt und zur Dezentralisierung zwingt, nicht zuletzt deshalb, weil es ja die Zentralen sind, auf die die Bomben regnen." Uns Theologen interessiert besonders, daß Röpke sowohl die "Wohnstubenkraft" (Einsamilienhäuser) als auch die "Gartenkraft" (Pstanzpläh) hoch einschätzt und allein schon davon, daß man den Leuten

das wiederum gibt, viel erhofft.

Der vierte und lette Teil, überschrieben "Die Wirt= schaft", ist der speziellste und für uns Theologen am schwersten ver= ständliche. Der Verfasser setzt sich da zunächst mit allen den Einwänden auseinander, die behaupten, Dezentralisierung und Vereinfachung seien infolge der modernen Technif unmöglich. Er schreibt : "Wer will leugnen, daß die Menschheit weit glücklicher geworden wäre, wenn diese oder jene Erfindung niemals gemacht worden oder wie in frühern Zeiten eine harmlose Spielerei geblieben wäre? Aber wer möchte die Eisenbahn, die Elektrizität oder gar das Belo miffen? Das ist der springende Bunkt : Die Erfindungen haben einen durchaus verschiedenen Charafter in bezug auf ihre ökonomischen, soziologischen und anthropologischen Wirkungen und sollten einmal darnach mit Feingefühl und soziologischem Verftänd= nis klassifiziert werden. Sie sollten unter diesem Gesichtspunkt vor allem auch gelenkt werden. Im übrigen ist es durchaus nicht so, daß sich nur die Länder mit Großindustrie auf dem Weltmarkt behaupten. Die Schweiz. Belgien, Württemberg, Japan mit überwiegenden Klein= und Mittel= betrieben behaupten sich nicht nur, sondern sind — insolge ihrer größern Schmiegsamkeit der individuellen Nachfrage gegenüber — vielfach über= legen und auch krisenfester. Die Tankproduktion in England 3. B. vollzieht sich in 6000 kleinen Fabriken, und nur die Montage erfolgt in Großwerken ähnlich der Lokomotivfabrikation in Japan, und in China haben sich die aus der Not des Krieges geborenen kleinen industriellen Genoffenschaftsbetriebe durchaus bewährt. Bei uns in der Schweiz geben die Bally-Werke mit der Dezentralisierung der Fabriken voran und werden mahrscheinlich feststellen, daß diese Methode manche erakt erfaß= bare Spesen verursacht, etwa in Form von zusätzlichen Transportkosten, von denen die Firma genau weiß, daß sie sonst in dieser Höhe nicht ent= standen wären. Wie aber will fie den Gewinn des größern sozialen Friedens und der beffern Laune der Arbeiter verbuchen? Auch das Denken des Industrieorganisators muß sich davor hüten, sich nur an das Sichtbare und unmittelbar Fagbare zu halten. Der Endzweck unseres Tuns fann ja nicht einfach der technische Fortschritt, sondern nur das mensch= liche Glück sein. Und deshalb wird sich ein moderner Techniker ober Ingenieur daran gewöhnen muffen, die foziologisch-anthropologischen Kaktoren genau so wie die physikalisch-chemischen im Auge zu behalten und immer den Koeffizienten « a », den menschlich-sozialen, einkalkulieren. So wie eine Vernachlässigung der mechanischen Festigkeitslehre eine Brücke zum Einsturz bringen kann, wird eine Vernachlässigung der sozialen Festigkeitslehre schließlich auch unser ganzes soziales Gebäude

zusammenbrechen lassen und die stolzen Leistungen einer sozial blinden Technik unter ihren Trümmern begraben. Im Kriege leistet die Technik im Dienste der Massenvernichtung Phänomenales. Warum sollte sie sich als vollkommen unfruchtbar erweisen, wenn wir ihr endlich eine Aufgabe stellen, die des Schweißes der Edlen wert ist und deren Lösung die Technik zu einer Quelle neuen und echten Glückes machen würde, nämlich die Aufgabe, die Produktionstechnik so umzugestalten, daß sie der Dezentralisierung statt der Zentralisierung dient, daß sie möglichst viele selbständige Existenzen möglich macht und die legitimsten Triebe des Mensschen befriedigt? Wäre das nicht mehr wert als immer noch schnellere Flugzeuge, als Fernsehen, Autobahnen und Wolkenkraper? Und sollte die Mitarbeit an diesen Aufgaben die Ingenieure nicht mehr befriedigen als die Lösung von Aufgaben, die ihnen die Kriegsminsterien, die Trustleiter,

die Planstellen des sozialen Totalstaates usw. stellen?"

Die beiden Kapitel, betitelt "Der bäuerliche Kern der Volkswirt= schaft" und "Die Milderung der Konjunkturschwankungen" greifen so tief in eigentlich nationalökonomische Probleme ein, daß ich davon absehe, hier noch eingehender davon zu handeln. Zum Gesamtverständnis deffen, was Röpte uns in seiner « Civitas humana » sagen will, tragen sie nichts wesentlich Neues bei. Aus dem letten Kapitel des Buches "Birtschaftsverfassung und internationale Neuordnung" sei lediglich noch erwähnt, daß der Verfasser ebenso vor der einseitigen Überschätzung des "Wirtschaftlichen" wie auch des "Politischen" in der Weltpolitik warnt. Beides muß zusammen gesehen werden. Der Prügelknabe ist heute der "Rapitalismus", welcher an allem Elend der Gegenwart schuld fein foll. Huten wir uns aber vor solch oberflächlichen Rurzschlüssen! Denn was wir am Schickfal der Arbeitslosen in der Marktwirtschaft beklagen, wird uns als ein Kinderspiel erscheinen gegenüber der Rücksichtslosigkeit, mit der der kollektivistische Staat mit den Menschen versahren wird, ohne viel nach ihren Lohnansprüchen und ihren Berufs- oder Domizilwünschen zu fragen. Dann wird sich wieder einmal zu spät herausstellen, daß, wo uns die Marktwirtschaft mit Peitschen züchtigt, die kollektivistische Kommando= wirtschaft uns mit Storpionen züchtigen wird mit denjenigen als Bucht= meistern, die durch demagogischen Appell an unsere Ginsichtslosigkeit den kollektivistischen Staat ermöglicht und sich machthungrig im porgus die dirigierenden Schreibtische gesichert haben. Wer aber ein gesundes Birt= schaftsleben, wer Weltwirtschaft will, der muß, das zeigt die ganze Unter= suchung, auch eine marktwirtschaftliche Form mit all den vielen und 3. T. tiefgreifenden Reformen, von denen schon die Rede war, wollen. Wer aber Großraumwirtschaft will, der ist bereits dem Kollektivismus ver= fallen. Denn diese Größen sind sich zugeordnet. Die Rückkehr zu einer magvollen Zollpolitik und der Verzicht auf eine neue internationale Rriegsverschuldung werden Sauptvoraussetzungen dafür fein, daß die Länder nach dem Kriege einen raschen Abbau ihrer kollektivistischen Sandelsmethoden vornehmen und damit eine echte Weltwirtschaft wieder möglich machen. Das besagt aber, daß die Weltwirtschaft nur lebensfähig ist, wenn die einzelnen Länder in eine Beschränkung ihrer Souveränitäts= rechte einwilligen, und mit der Weltwirtschaft zugleich eine wahre poli= tische Ordnung zwischen den Bölkern. In der Tat haben wir definitip

eine Stufe der Menschheitsgeschichte erreicht, auf der ein hohes Maß von Internationalität und Souveränitätsbegrenzung zu einer Lebensfrage

der Nationen selbst geworden ist.

Wir sind am Ende. Röpfes neuestes Werk wird ebenso leidenschafts lich bekämpft, namentlich von sozialistischer Seite, wie es von Katholiken und Bürgerlichen hoch gepriesen wird. Man kann ihm auch ganz kühl gegenüberstehen. Es ist nichts Fertiges, Abgeschlossens. Aber es verbindet eine seltene Gesamtschau mit einer erstaunlichen Tiese. Es enthält eine Fülle von Anregungen. Es ist ein wahrhaft fronmes Buch. Sollte es nicht auch uns Pfarrern, nicht zuletzt in unserer Verkündigung und Seelsorge, in unserer Sozialarbeit etwas zu sagen haben? Das Urteil hierüber sei dem Leser anheimgestellt!

#### Zur Lehre von der Apokatastasis

Es gibt dogmatische Probleme, die monographisch bis zum Über= druß oft behandelt werden, und andere, die man ruhen läßt und an die man sich aus irgendeinem Grunde nicht wagt. So schreibt Martin Rade in seiner Glaubenslehre (III, 286—288), über die Apokatastasis sei Burudhaltung geboten; deutsche wie amerikanische Sekten aber pflegten diese Lehre fanatisch! Tatsache ist, daß die englisch-amerikanische Theologie, die ja historisch und exegetisch weit interessanter ist als instematisch, immerhin für die Frage der Wiederbringung aller (nach Acta 3, 21) ein starkes und fruchtbares Interesse zeigt. Wie die englischen Unitarier sozusagen aus dem Kampf gegen die Trinitätslehre das Schibboleth gemacht haben, das die Grundlage und das Daseinsrecht ihrer Rirche ift, so pflanzten die amerikanischen Universalisten, immerbin über 100 000, die Fahne der "Wiederbringung aller Dinge" als ihren zentralen Glaubenssatz auf, an dem sich die Geister scheiden. Davon konnten nun freilich beide Kirchen allein nicht leben. Sie näherten sich einander an und sind heute einfach als freisinnige Christengemeinschaften, mit einer gewiffen Schärfe in der Ablehnung eines besonderen Dogmas, anzusprechen.

Unter der Wiederbringung aller Dinge, Apokatastasis oder Palingenesie, auch Renaissance genannt, versteht die Dogmatik ofsendar die Wiederherstellung des Urzustandes, den wir uns glücklich und rein, ohne Sünde, Schuld und Leid vorstellen, also etwas wie das Paradies vor dem Fall oder das goldene Zeitalter, wie es Hesiod und Ovid schildern. Das Weltgeschehen erscheint als ein Drama, das in Glück und Frieden beginnt und nach Kamps, Mühe und Arbeit, Haß und Streit, Not und Tod, Strase und Buße, in verklärter Harmonie endet und zu seinem Ausgang zurücksehrt, wie die Schlange, das Symbol der Ewigkeit, die sich in den Schwanz beißt. Daß es sich hier um uralte, vordristliche Gedankengänge handelt, ist klar. Man braucht nur an den Parsismus und seine Versnichtung der Macht des Bösen zu denken. Die Theorie der Wiederhersstellung ist so logisch, daß sie dem denkenden Menschen, sosern er eine göttsliche Weltordnung gelten läßt, schon zu Beginn der Kulturentwicklung

kommen mußte.

Die Apokatasiasis biblisch begründen zu wollen, ist nicht angängig. Natürlich lassen sich Stellen dasür ansühren. Außer Acta 3, 21 auch vor allem Paulus, in I. Kor. 15, 24, Kömer 8, 19 und 18, 31, aber wieviel gegenteilige Stellen gerade bei ihm, wo vom ewigen Verderben und vom doppelten Ausgang des Gerichts zur Auserstehung und zum Tode die Rede ist, da ihr Wurm nicht stirbt und ihr Feuer nicht verlöscht (Jes. 66, 24)! So ist das Recht, mit dem die Anhänger der Apokatastasis sich auf die Schrift berusen, zwar nicht illusorisch, aber doch sehr beschränkt.

Wesentlich ist der Zusatz « ton panton » zum Wort Apokatastasis. Es handelt sich nicht nur um die Wiederbringung aller Dinge, sondern auch, und mehr noch, um die aller Menschen. Sier ist überhaupt der springende Bunkt der ganzen Lehre, und hier ist auch erst der Streit ent= brannt, denn diese Deutung des Wortes « panton » (Aller, nicht nur aller Dinge), hat die größten Folgen. Sie bedeutet nichts weniger als die Aufhebung der Hölle, das Berschwinden des Teufels, Beseitigung des Gegensakes von But und Bose, furz etwas für uns in dieser Welt des Rampfes und der größten Gegenfäte lebenden Menschen völlig anderes und Unvorstellbares, aber eben doch nichts anderes als das, was schon einmal war und wieder sein soll. Die geschichtsphilosophische Trias Hegels: These, Antithese, Synthese, känne so wieder zu ihrem Rechte. Das ganze Weltgeschehen ist die Antithese, aus der wir wieder erlöst werden. Aber die Synthese ist doch durch sie bereichert und kann mit der These nicht völlig identisch sein. Der ganze Prozeß ist doch eine Entwicklung in der Urt der Spirale, die zwar nach großen Umwegen zu ihrem Ausgangspunkt zurückkehrt, aber doch auf einer höheren Ebene und somit nicht gang zu der gleichen Stelle. Wie steht es aber mit Gericht und Verdammnis der Bosen? Hier ist das Zentrum des Widerstandes aller Gegner der Apokatastasis, soweit sie in allen ihren Konseguenzen logisch zu Ende gedacht ist. Es spielt sich alles schlieklich auf eine Diskussion über die Ewigkeit der Höllenstrafen hinaus.

Hanischen sich die Geister. Wenn nun gerade in der anglo-ameristanischen Welt gegen dieses "Dogma", das nur sehr bedingt ein solches ift, besonders scharf polemisiert wird, so erklärt sich das einsach aus dem tapferen, aber nicht sehr aussichtsreichen Kampf einer Minorität gegen die Allgewalt einer massien und übermächtigen Orthodoxie, wie wir sie im deutschen Sprachgebiet längst nicht mehr kennen. Dier hat eben doch der vielgeschmähte Liberalismus als Ferment so zersesend gewirkt, daß alte, scheindar uneinnehmbar seste Positionen aufgegeben werden mußten. Dabei hat aber der Liberalismus Bundesgenossen werden mußten. Dabei hat aber der Liberalismus Bundesgenossen gefunden, auf die er nicht rechnen zu können glaubte, nämlich den Pietismus des 18. und 19. Fahrhunderts, um von einigen versprengten Orthodoxen nicht zu reden. Es gibt überhaupt keine buntere Gesellschaft als die Anhänger der Apokatastassis im Lauf der Jahrhunderte. Oft scheint dieser gemeinsame Glaube das einzige Band zu sein, das die verschiedensten und gegensätzlichsten Deuker zu einen scheint. Doch wir wollen chronologisch versahren!

Triumphierend versichern die Amerikaner, daß in den ersten fünf Jahrhunderten der Universalismus (d. h. die endliche Bersöhnung aller Menschen mit Gott) Trumpf war und als ein Ruhmestitel der griechischen Kirche gelten kann. So Dr. Hanson in "Universalism in the first 500

years of the Christian Church". Jedenfalls konnte sich die Lehre von der Wiederbringung aller frei entfalten und wurde ungehindert gesehrt. Erst 544, auf einer lokalen Synode, wurde sie als häretisch verurteilt. Das juristische römische Temperament trug den Sieg über den weicheren Geistescharakter des Ostens davon. Gott wird der Cäsar, der die Welt von seinem Throne aus regiert und seine Heere aussendet, um die Rebellen zu züchtigen und zu ewiger Verdammnis zu verurteisen. Tertullian und Augustin, Dante, Calvin, Milton seien die Geister, die ihre Zeit beherrschen, ein dunkles Jahrtausend folgte auf die glücklichen Zeiten, in denen man einen Gott verkündigte, der will, daß allen Menschen geholsen werde und alle zur Erkenntnis der Wahrheit kommen. Der Universalismus ist die Logik der Bibel, rust ein Amerikaner begeistert aus. "Gott ist auf seiten der Menschen, und die Richtung der ganzen sittlichen Kraft des Universums zielt auf eine Erlösung der gesamten Menscheit."

Das ist freilich zuviel gesagt; aber daß der Universalismus in der alten Kirche eine gute Zeitlang Oberwasser hatte, um dann immer mehr in den Hintergrund gedrängt zu werden, die ihn der Pietismus und teilweise auch die Schwarmgeister nach der Reformation wieder aufgrissen, läßt sich nicht leugnen. Wir können die Linie nicht versolgen, die sich von Origenes, dem eigentlichen Vater des Universalismus, über Gregor Thaumaturgos, Pamphilus, Theognost, Eusedius von Cäsarea, Basilius, Diodor von Tarsus, Didhmus von Alexandrien, Gregor von Nossa, Theodor von Mopsuestia und nicht wenige Theologen zweiten Kanges erstreckt, die großen Gegner des Universalismus brauchen wir kaum aufzuzählen: es sind vor allem Athenagoras, Minucius Felix, Tertullian, Hippolytus, Chprian, Ambrosius, Chrysostomus, Hieronymus, Augustin und der Aguinate Thomas. Gegen solche Autoritäten kommen die Erst-

genannten nicht auf.

Unter die Schwankenden pflegt man Barnabas und Clemens Romanus, Jgnatius, die Didache, Hermas, Polycarp, Justin, Tatian, Theophil von Antiochien, Frenäus, Clemens Alexandrinus, Arnobius, Lactanz, Athanasius und Nemesius zu zählen. Sie scheinen einer mittleren Linie zu folgen, die man als bedingten Universalismus zu bezeichnen pflegt,

auf den wir zurückkommen.

Für den Katholizismus war durch Thomas von Aquino die Frage erledigt. In seinem System ist für den Universalismus seitdem kein Plat mehr. Auch die altlutherische Dogmatik, und vollends der Calvinismus, können hier keine Konzessionen machen. Hier ist die Prädestinationslehre die große Schranke, auch in ihrer abgeschwächten Form. Erst der Pietismus nimmt den universalistischen Gedanken wieder auf, mit dem der Mihstizismus und Chiliasmus stets gespielt hatte. Hier spielt eben das Gefühl seine Rolle. Es kann kein Glück und keine Ruhe für die Erlösten geben, solange neben ihnen die Verdammten in der Qual leben, sagte z. B. Madame de Gasparin im 19. Jahrhundert. Aber wie ganz anders klingt es dei Tertullian, der ja gerade im Anblick der Verzweissung der zu ewigen Höllenstrasen Verurteilten einen unentbehrlichen Bestandteil der ewigen Seligkeit sieht. Es ist nach dieser barbarischen Ansicht sozusagen ein Hochsgesühl, auf der rechten Seite zu stehen und den Lohn seiner Taten zu empfangen, indem man schaudernd den Abgrund mißt, der die Schase

von den Böcken trennt (et ab hoedis me sequestra, heißt es im Requiem). Noch viel später heißt es in der Reformationszeit, das nie endende Verzberben der Verdammten gehöre ad justitiae, veritatis et potentiae divinae gloriam. Ulso Gott sowohl als die Seligen genießen dieses Schausspiel mit Genugtuung. Darum eben sagt die Augustana, Artikel 17, 2: damnant qui sentiunt hominibus damnatis ac diabolis (!) finem poenarum futuram esse. Und "Confessio helvetica": damnamus eos qui senserunt et daemones et impios omnes aliquando servandos et poenarum finem futuram.

Dagegen wehren sich vor allem die Württemberger, wie Bengel, Detinger und Michael Hahn, Oberlin und andere Mystiker und Pietisten. Die gesühlsmäßige Form dieser Frömmigkeit sträubt sich naturgemäß gegen die Ewigkeit der Höllenstrasen, und sie sind zu jeder dogmatischen Konzession geneigt, die im übrigen ihre Kreise nicht stört. Schleiermach eine mach er, der zwar Dialektiker, aber auch Romantiker, also Gesühlsmensch ist, nimmt auch hier eine vermittelnde und zögernde Stellung ein. Eine allgemeine Wiederherstellung werde durch die Kraft der Erlösung sür alle menschlichen Seelen dereinst ersolgen. Man müsse also für diese mildere Ansicht zum mindesten das gleiche Kecht verlangen wie für die herrschende Vorstellung (Glaubenslehre, Par. 163), um so mehr als sich in der Schrift selbst Spuren dieser weitherzigen Tendenz fänden (I. Kor. 15. 26, 55). Kant (Keligion innerhalb der Grenzen der bloßen Verzuunst) rechnet diese Frage zu den Kindersragen (!), aus deren even=

tueller Beantwortung der Fragende doch nicht klug würde.

Auffallend ist, daß Leibniz und Lessing sich zu einer Bertei= digung der Apokatastasis nicht entschließen können. Von ihnen hätte man cs am ersten erwarten sollen, aber sie halten sich in ihrer immerhin verklausulierten Ablehnung an Platons Gorgias, der die unendliche Strafe für die Bösen postuliert. Immerhin sind nach ihrer Meinung die in ihrer Bosheit verharrenden Menschen, die der ewigen Qual oder völligen Vernichtung (was nicht dasselbe ist) anheimfallen, eine offenbare Minderheit. Das Gros macht ihrer Meinung nach einen Läuterungsprozeß durch, aus dem die meisten schließlich doch zur Seligkeit emporfteigen. Leibniz wandte sich gegen den Altdorfer Professor Ernst Soner, Sozinianer, und seine Schrift gegen die Ewigkeit der Höllenstrafen. Aber er wie Leffing sprechen überhaupt nicht von Seligkeit und Verdammnis. Sie betonen nur, daß die natürlichen Wirkungen unserer guten und bojen Sandlungen auf Erden sich durch unsere Seligsprechung oder Verdamm= nis nicht aufhalten lassen. Unser Schicksal nach dem Tode hängt von unsere sittlichen Haltung auf Erden ab. Wir ernten, was wir gefät, wir büßen, was wir gefehlt haben. Wie man sich bettet, so liegt man! Aber Lessing und Leibniz wären zweifellos unserer Meinung, daß eine ewige Bestrafung zeit lich er Vergeben ungerecht ift. Auch die Bestrafung fann nur zeitlich beschränkt sein. Go kommen wir immer wieder zu dem Gedanken einer Zwischenperiode und eines Läuterungsprozesses, der dem tatholischen Fegseuer nicht unähnlich ift und an deffen Ende eine völlige Bergebung und Seligkeit, für die überwiegende Mehrgahl der Menschen, stattfinden kann.

Nicht uninteressant ift in diesem Zusammenhang eine Diskussion

über Klopftocks Messias, dessen erschütternde Wirkung auf die Zeitzenossen in ihrer Tiese heute kaum noch verstanden wird. Während z. B. ein Geistlicher mit Tränen in den Augen den Dichter bat, in seiner Fortsetung den Abbadona (Abbandona wäre richtiger gewesen) um Gottes willen nicht selig werden zu lassen, wurde er von anderer Seite mit Bitten bestürmt, er möge es dem armen Teusel nicht zu schlecht gehen lassen. Alopstocks Freund Meier aber urteilte, dieser Abbadona sei unswahrscheinlich oder der Dichter müsse das System der Wiederbringung aller Dinge auf ihn anwenden, was er ohne Bedenken tun könne. Einen bußfertigen Teusel ewig verdammen, heiße seinem Gedicht einen großen Flecken anhaften lassen. So hat denn auch Klopstock den Abbadona endslich begnadigt, denn Milde und Toleranz lag im Zuge der Zeit.

Im allgemeinen fällt auf, daß dieses Napitel der Dogmatik sehr wenig bearbeitet wurde — neuere Monographien darüber haben wir nur von D. K i e m a n n (1889), "Die Lehre von der A.", und von D t t o S ch r a d e r (gleicher Titel; Dissertation, Berlin, K. Bell, 1901), beide schwer zugänglich — und daß die meisten Theologen nur zögernd und mit einer gewissen Unlust das Problem flüchtig streifen, auch nicht eine deutig dazu Stellung nehmen. Man geht eine Beile mit, will aber die letzten Konsequenzen doch nicht ziehen. Sehr bequem erklärt man im orthodoren Lager, solche Fragen gehörten zu den "Reservatrechten der göttlichen Majestät", als ob mit einem solchen Argument nicht überhaupt jede theologische Diskussion ausgeschlossen wäre! Aber diese demütige Bescheidenheit hindert die Herren von der Rechten keineswegs an der massiven Behauptung, jede Auslegung paulinischer Schriftsellen im Sinne der Wiederbringung aller sei verwerslich. Mit dem Schriftbeweis sollte

man in diesem Fall noch weniger als je operieren.

Der Gedanke der endlichen Verzeihung für alle Sünder und der Aufhebung des Duglismus zwischen Gott und Teufel, Gut und Bose, Himmel und Hölle, hat ja auch für viele Theologen von der Rechten etwas Berführerisches. Gottes Allmacht und Liebe triumphiert erst in einer Meltordnung, die keine Gegenfätze und Gegenmächte mehr kennt. Gott und die Welt sollen eins werden. Es wäre also auch für sie denkbar, daß nach einer Reihe von Prüfungen und Läuterungen eine Begnadigung der zunächst Verurteilten erfolgen könnte. Es bleibt aber noch ein Rest übrig: es find die Bosewichter, die absoluten Gottlosen und Gottesfeinde, die, wie Don Juan, auf die dringende Bitte des steinernen Gastes (Pentiti o scellerato, cangia vita = bereue, Verbrecher, und fange ein neues Leben an) mit dem dreimaligen No antworten, denen feine Höllengual zu furchtbar und keine Vernichtung zu entsetlich ift, um auf ihre Leugnung Gottes und ihren Spott zu verzichten. Bas geschieht mit diesen ? Soll Gott ihnen die Vergebung gegen ihren Willen aufdrängen und die Seliafeit schenken, die sie mit Hohn von sich weisen? Dies wäre ein unannehmbarer Eingriff in die menschliche Freiheit. Es ware also in der neuen Welt für fie tein Plat mehr. hier teilen fich nun die Unhänger der Apokatastasis in zwei Lager. Die einen sind mit einer Bernichtung der radikalen Bofen einverstanden. Ihre Bahl könne ohnehin nur klein fein. Rudem fei die Vernichtung eine gnädigere Strafe als die Fortdauer der Höllenqualen, wie ja auch die Todesftrafe für Berbrecher oft

milder erscheint als lebenslängliches Zuchthaus, ohne die geringste Hoff=

nung späterer Begnadigung.

Die andern dagegen sind der Meinung, daß Gott in seinem Liebeswillen den Widerstand der Bösen brechen werde und sie gegen ihren Willen selig mache. Wie ein liebender Bater den törichten Willen seines Kindes zu dessen Besten nicht erfüllt, sondern es einsach zum Guten zwingt, in der Erwartung, daß es seinen Frrtum einsehen und ihm einst danken werde, so läßt Gottes Macht den freien Widerstandswillen der Bösen in ihrer Verblendung nicht gelten, sondern bringt seinen heiligen Liebeswillen in der Wiederbringung aller Menschen restlos zum Sieg, auf daß alle selig werden und zur Ersenntnis der Wahrheit kommen. Hier wird die Bosheit der Bösen letzten Grundes als Unverständigen aufklärt und beurteilt, den Gott gegen den Willen der Unverständigen aufklärt und

verzeiht.

Schauen wir in der Entwicklung zurück, so muß man sagen, daß das Problem der Apokatastasis heute viel weniger brennend ist als in den seligen Reiten der Orthodorie. Denn wer glaubt heute noch an die Ewig= keit der Höllenstrafen und wer stellt sich die Hölle vor wie Dante und die Maler seiner Zeit? Sehr sein bemerkt der Berner E. Buder in dem bezüglichen Auffak von Herzogs Realenzyklopädie (I. Auflage, VI, 182): "Das Mittelalter versetzte an Schrecken und Qualen in die Hölle, was ihm eine von den Greueln der Tortur gesättigte Einbildungstraft vor= spiegelte." Die Schilderungen, welche der streng kirchliche Dante von der Hölle und ihrem Grauen entwarf, galten für mehr als das Erzeugnis eines dichterischen Geistes. Heute würde ein die Hölle schildernder Dichter und Theologe — und welcher Theologe ist kein Dichter? — die Kriegs= visionen ausgerotteter Polen-Dörfer, bombardierter Städte oder die Vergasung Vertriebener oder Schwerverwundeter auf seine Palette nehmen, wenn er die Höllenstrafen zu schildern hätte. Aber Gott ist barmherziger als die Menschen. Auch die Höllenvorstellungen des Spätmittelalters gehören zu den Unthropomorphismen der Theologie.

Der Gedanke eines bis in alle Ewigkeit fortbauernden Dualismus von Gut und Böse, Guten und Bösen, Himmel und Hölle, Seligkeit und

Qual ist dem heutigen denkenden Menschen nicht mehr erträglich.

Dagegen beschäftigen uns andere Seiten des Apokatastasiskeroblems heute intensiver. Kann man sagen, daß jeder Mensch seines Glückes oder Unglücks Schmied ist, daß er Himmel und Hölle in sich selbst trägt? Folgt allen bösen Taten der Lohn, den sie verdienen, oder sehen wir nicht oft genug daß gerade Gegenteil, ohne daß wir dies als optische Täuschung bezeichnen könnten? Werden die Bösen wirklich und endlich von Gewissensqualen befallen? Sind sie vergessen und verschwinden ihre Werke mit ihrem Ruhm? Was wird aus den Menschen, die in ihrer "Seelen Maienblüte" (Hamlet) sterben, gleichgültig, froh oder hohnlachend? Und was aus denen, die immer Glück hatten, denen es immer gut ging und die es nach unserer Meinung nie verdienten? Was aus den frühzeitig bahingemähten Existenzen, die zu den größten Hoffnungen berechtigten und deren kaum zur Blüte ansehender Genius die reissten und herrlichsten Früchte versprach?

Man kommt also um die Annahme eines 3 wisch en zustandes

ebensowenig herum wie um die einer Fortexisten 3. Rein, es ist nicht alles aus mit diesem Erdenleben. Aber wir können uns die katholische Lehre vom Jegseuer bei aller Anerkennung der Notwendigkeit eines Zwischenzustandes doch nicht aneignen. Weder die Kassivität der im Burgatorium die läklichen Sunden abbukenden Seelen (Drigenes) noch den Gedanken des peinigenden, aber nicht verzehrenden Feuers, wie ihn Augustin auf Grund von I. Kor. 3, 15 vertrat, noch endlich die Beziehung auf das Megopfer und die Möglichkeit der heilsmittlerischen Ginwirkung der Kirche und ihrer Gläubigen — durch Losbetung — auf das felige Endschidfal der also Geprüften, wie fie Gregor der Große dazu erfand, ift in einer protestantischen Glaubenslehre erträglich. Wohl aber könnten wir uns mit einem Zwischenzustand befreunden, der in Erziehung, Aufklärung, sittlicher Fortbildung und Willensanstrengung der fruhzeitig unbuffertig Verstorbenen besteht und ihnen Gelegenheit gibt, in einer andern Atmosphäre das Geschehene zu bereuen oder wiedergutzumachen, das Versäumte nachzuholen und das Ziel der Seligkeit auf diesem Umweg noch zu erreichen. Das Fehlen der eindeutigen biblischen Begründung einer solchen "Lehre" kann uns den Glauben an eine solche Möglichkeit nicht stören. Jedes irdische Leben ist ein Torso. Was ist natürlicher als die Annahme eines Zustandes der Vollendung des irdischen Daseins vor bem Beginn einer völlig andern Existenz, zu der der plöglich hier abgerufene Mensch sich würdiger vorbereiten könnte? Wie anders würde ich vieles machen, wenn ich nochmals wieder anfangen dürfte, sagen nicht wenige Menschen von ihrem Leben. Daß ihnen dazu noch Gelegenheit gegeben werde, ehe sie der ewigen Seligkeit zuteil werden, um ihrer nicht ganz unwürdig zu sein, ist vielen glaubenden und strebenden Menschen ein lieber und teurer Gedanke, nicht nur für sich selbst, sondern im Sinblick auf so manche andere ihnen nahestehende Geschiedene.

Die freisinnige Theologie wird dem Gedanken einer Apokatastasis auch in dieser Form sympathisch gegenüberstehen. Sie kann und will es nicht verstehen, daß hier eine lare Auffassung der Gerechtigkeit Gottes vorliege und daß die Hoffnung auf eine endliche Vergebung für alle ein Nachlaffen sittlichen Strebens zur Folge haben könnte. Aussicht auf Lohn und Furcht bor Strafe sind untersittliche Motive, und es ist törich und niedrig, wenn die Pietisten sagen, auch sie glaubten an die Wiederbringung aller, nur folle man das nicht laut sagen, die Leute verlören sonst den Antrieb zum Guten und ließen sich geben, da fie ja die göttliche, endliche Bergebung auch billiger haben könnten! Die Liebe hat von jeher den Pfad der Gerechtigkeit gefreuzt und ist ihr in den Urm gefallen. Die Menschen werden deshalb nicht schlechter, daß sie an Gottes allverzeihende Liebe glauben. Es ist vielmehr anzunehmen, daß die Anhänger der Apokata= stasis höher stehen als jene, die sich an den Qualen der Berdammten weiden und Gott selbst ihre Empfindungen teilen lassen, um seine angeb-Ed. Blathoff (Territet).

liche Würde zu wahren.

#### Kirchliche "Wissenschaft"

In wissenschaftlich interessierten Kreisen des schweizerischen Katholizismus ist neulich mehrsach über das Problem der Herkunft des Menschen diskutiert worden. Unter dem Eindruck der durch die zahlreichen Ausgrabungen in aller Welt während der letzten Jahrzehnte stark geförderten Nachforschungen nach dem Urmenschen setzten sich einzelne Stimmen dafür ein, daß auch katholische Wissenschaft und Weltanschauung sich angesichts der bisher bekannt gewordenen Tatsachen nicht länger der Anerkennung eines Zusammenhangs der Entwicklung des Menschen mit der Entwicklung des Tierreichs verschließen sollten. Jedenfalls sollte die Tatsache der Entwicklung des menschlichen Körpers aus dem Tierreiche nicht mehr geleugnet werden.

Allein vor kurzem ist der katholische Luzerner Theologieprofessor Alois Schenker in der "Schweizerischen Kirchen-Zeitung" (1945, Kr. 3—5; auch schon 1944, Kr. 22—23) diesem Versuch, innerhalb der römischen Kirche an diesem Punkt der Wahrheit Bahn zu schaffen, energisch entgegenzgetreten. Seine Abhandlungen "Um die Herkunft des Menschen" sind dabei unverkennbar in dem Bewußtsein geschrieben, für diese ablehnende Stellungnahme des vollen Einverständnisses aller maßgeblichen Instanzen der katholischen Kirche dis hinauf zum höchsten Inhaber ihres "unsehlbaren" Lehramts, dem Papst, sicher zu sein. Trotz allem bleibt es danach für den Katholisen cin zu unbedingtem Glauben verpflichtendes Dogma, daß (nach Gen. 2, 7.21.22) Gott den ersten Menschen aus einem Stück Lehm gebildet habe, dem er seinen "Lebensodem in die Nase blies", Eva aber.

den zweiten Menschen, aus einer Rippe des Adam.

Im Namen der "Wissenschaft" wird dieser Entscheid im wesentlichen folgendermaßen begründet: Es besteht eine Rangordnung der Wissen= schaften, in welcher die Naturwissenschaft der (katholischen) Philosophie und die Philosophie ihrerseits der (katholischen) Theologie untergeordnet ift. Nun enthält die "Theologie" über die Frage der Herkunft des Men= schen längst das soeben erwähnte Dogma. Und "vor allem weiß jeder kirch= liche Wiffenschaftler, daß, was dogmatisch festgelegt ist, irreformabel ist und deswegen eine Forschung mit Richtung gegen zu Recht bestehende dog= matische Bedenken nicht nur völlig aussichts- und nuglos, sondern auch theologisch bedenklich ist". Glaubt in diesem Fall die moderne Ratur= wissenschaft etwas dem firchlichen Dogma Widersprechendes lehren zu muffen, so ift man daher "zum vornherein sicher, daß es sich... nur um Spothesen handeln tann, nicht um gesicherte Thesen". Wo also die moderne Naturwissenschaft behauptet, durch Tatsachen, nämlich durch Ausgrabungsfunde, die sich als Zwischenglieder des Entwicklungs= prozesses von Tierformen zum Menschen erweisen, eben diese Entwicklung grundsätlich bewiesen zu haben, so hat die (katholische) Theologie das Recht, diesen Tatsachennachweis einfach zu bestreiten. Man beruft sich dann darauf, daß es auch Naturforscher gebe, die diese Tatsachen bezweifeln. Dies tut in der Tat Alois Schenker, aber wohlweislich ohne diese Naturforscher ausdrücklich zu nennen oder ihre Argumente wiederzugeben. So gelangt ein Theologe wie Schenker zu dem triumphierenden und ver=

bluffenden Schluß: "Nachdem die zuständigen Wiffenschaften sich hierin nicht einig sind und jedenfalls nicht bewiesen haben, daß sich der mensch= liche Körper aus tierischer Vorstufe entwickelt hat, ... fann von einem Zwiespalt zwischen dem, was Bibel und Glauben sagen, und dem, was die heutige Wiffenschaft über das Werden des Menschen sagt, keine Rede sein. Dies aus dem schlichten Grunde, weil die heutige Wiffenschaft darüber nach ihrem eigenen Zeugnis nichts Sicheres aussagt. Vor Tatsachen hat sich die katholische Wissenschaft immer

gebeugt, aber nur vor Tatsachen!" Es ist wirklich erstaunlich, wie hier firchliche "Wissenschaft" mit

Tatsachen umgeht. Soeben erscheint im Berlag A. Francke in Bern die neufte, achte, verbefferte Auflage des großen Werkes von Bernhard Bavink, "Ergebnisse und Probleme der Naturwissenschaften", ein Werk, dessen Ansehen in der heutigen Naturwissenschaft sich beispielsweise in dem gewiß einzigartigen Faktum schon befundet, daß für seine Neuauflage im Moment des Erscheinens bereits 25 000 Vorbestellungen vorliegen. Sier lese man nach, was Bavink über den neusten Stand der Forschungsergeb= nisse betreffend die Frage nach dem "Ursprung des Menschen" (S. 560 bis 588) vorzuführen in der Lage ist. Gewiß gibt es danach heute noch unbeantwortete Fragen wie die: Wo hat der eigentliche Übergang in der Entwicklung von der Tierstufe zum Menschen stattgefunden? In Europa, Asien oder Afrika? Und durch welche Ursachen ist dieser über= gang zustande gekommen? Oder auch : Wie kam es dazu, daß der erst= mals 1856 bei Düffeldorf (in einem Überreft) ausgegrabene Neandertal= mensch, eine Vorstufe der heutigen Menschenform, die einst über fast ganz Europa, aber auch über Teile Afiens und Afrikas verbreitet mar, plötlich, in der letten Eiszeit, völlig verschwand? Aber was hier das Wesentliche ift: Darüber, daß heute die noch viel frühern eigentlichen Zwischenglieder der Entwicklung vom Tier zu diesem Neandertalmenschen in gahlreichen Eremplaren aufgefunden sind, ist ein Zweifel nicht mehr möglich. Mit Bezug beispielsweise auf die in China und auf Java gemachten Ausgrabungsfunde schließt sich Babint dem Urteil des Forschers Weinert an : "Wenn einem Theoretiker die Aufgabe gestellt worden wäre, eines der gesuchten ,missing links' (Bindeglieder) zu konstruieren, so hätte er es faum viel anders machen konnen, als es die Natur im Chinamenschen und Trinilmenschen uns vorgemacht hat" (S. 566).

Aber den hier vorliegenden Tatsachen gegenüber wiederholt sich im Verhalten katholischer Theologen wie Alois Schenker, was einst Galilei passierte, als er gewisse Gelehrte aufforderte, sie möchten sich doch die neuentdeckten Jupitermonde, deren Eriftenz fie immer noch bestritten, durch sein Teleskop mit eigenen Augen betrachten : Sie weigerten sich, dieser Einladung Folge zu leiften, um weiterhin behaupten zu fonnen, die

Tatsache der Jupitermonde sei keine "Tatsache".

Und solche firchliche "Wissenschaft", die es freilich leider auch im heutigen Protestantismus noch gibt, verwundert sich dann, wenn sie für die Art und Beife, wie sie das Chriftentum vertritt, in der Belt so wenig Martin Werner, Bern. ernsthaften Glauben findet.

#### Bücherschau

Ostar Psiliter, Das Christentum und die Angit. Eine religionspsischehologische, historische und religionshygienische Untersuchung. Artemis-Verlag, Zürich. 1944. XIX und 530 Seiten. Gebunden Fr. 27.50.

"Im vorliegenden Buche möchte ich den Ertrag einer Bejährigen Forschungsarbeit über Wesen und Geschichte der chriftlichen Liebe in bezug auf ein einzelnes, aber in der Tat höchst zentrales Problem, dasjenige der Angst, niederlegen ", schreibt der Berfasser im "Borwort" S. XVII. In der Tat handelt es sich um ein Problem, bessen ernsthafte Behandlung eine gründliche Drientierung auf verschiedensten Gebieten voraussett, deren Beherrschung durch ein und denselben Forscher auch heute noch weit bavon entfernt ift, eine Selbstverständlichkeit zu sein. Vertrautheit mit moberner Psychologie, vor allem mit Theorie und Praxis der Tiefenpsychologie, muß sich vereinigen mit solidem und reichem Wissen auf den Gebieten der allgemeinen Religions= geschichte, der Religionspsichologie, der so ungemein mannigfaltigen Geschichte der chriftlichen Frömmigkeitsthpen, der chriftlichen Kirchen- und Dogmengeschichte, der geschichtlichen Erforschung der neutestamentlichen Schriften, nicht zulett auch der ifraelitisch-jüdischen Religionzaeschichte als dem geschichtlichen Burzelgrund des Christentums. Auf all diesen Gebieten einigermaßen heimisch zu werden, kann aller= bings nur eine Angelegenheit jahrzehntelanger Forschungsbemühung sein. Bir fennen längst den Zürcher Psychologen und Theologen Osfar Pfister als den Mann, der unermüdlich in diesem Sinne gearbeitet hat. Und so freuen wir uns mit ihm, daß es ihm vergönnt gewesen ist, in dem vorliegenden umfangreichen Werk noch den Ertrag dieser Arbeit niederzulegen und zusammenzufassen. Dies umsomehr, als man durchaus grundsätlich seiner Auffassung recht geben muß, daß die Behandlung des porliegenden Problems der modernen Gesellschafts- und Bölkerhngiene einen notwendigen Dienst zu leisten hat, auf den nicht nur Psichologen, Aerzte und Theologen, sondern auch Staatsmänner, Bolkswirtschafter, Soziologen, Erzieher und Rriminalisten dringend angewiesen sind.

Pfister geht nicht nur der Frage nach, wieweit das Christentum im Berlauf seiner Geschichte angstlösend oder angsterregend und everstärkend gewirkt hat. Er vermag zugleich den Nachweis zu leisten, daß so viele religiös und ethisch problematische, ja in ihren Auswirfungen verderbliche geschichtliche Erscheinungsformen des Christentums nichts anderes sind als Entartungen und frankhafte Migbildungen, die durch Angst erzeugt wurden. Dieser Nachweis ist ermöglicht durch die Erkenntnis, daß die Art und Beise, wie die Angst sowohl im Einzelnen wie im Massenindividuum zu frankhaften, nämlich zu neurotischen Erscheinungen führt und sich in ihnen außwirkt, sich in überraschend vielen religiösen Phänomenen wiederfindet. So erweist sich psychologisch das Wesen aller Orthodogie, in was für Religionen sie auch immer auftreten mag, als "kollektive Zwangsneurose". Was auch auf dem weiten Wege zu diesem Forschungsergebnis im Einzelnen noch weiterer Abklärung vorbehalten sein mag, am Grundsäglichen und Wesentlichen baran wird nicht mehr zu rütteln sein. Selbstverständlich gelingt die psychologische Analyse und Deutung einzelner großer geschichtlicher Erscheinungsformen des Christentums um so sicherer, je unmittelbarer sie heutiger Forschung noch zugänglich und je reichhaltiger und eindeutiger die Quellen find. Daher fühlt der Berfasser sich — mit Recht — am sichersten in seinem Urteil über den Katholizismus (deffen Darstellung jeden Leser besonders interessieren wird), den Alt= und Neuprotestantismus, die beide unvoreingenommen nach gleichen Kriterien wie der Katholizismus beurteilt werden. Das ganze Thema verdient alle Aufmerksamkeit, und wer weiterhin die Erkenntnis hier fördern will, wird an Pfisters großem Werk unmöglich vorbeikommen können. M.W.

